
 

1 
 

 

خدا  ادیبا نام و   

 
 

 کتاب

  دین و زندگی 

مشترک زدهمدواکلاس   
 

 

 

 

بتافایلسایت تهیه شده توسط وب   



 

2 
 



 

3 
 

 بخش  ی: هست1درس 

دربارهٔ این   آیا تاکنون برایتان پیش آمده است که در فضایی آرام نشسته و به دور از هیجان و هیاهوی زندگی

ها،  جهان پر جنب وجوش تفکّر کرده باشید؟ تفکّر دربارهٔ جهان دوردست؛ یعنی آسمان بی کران با کهکشان 

ها،  ها، دریاها، بیابان، یعنی زمین با جنگلها، خورشید و سیّارگان؛ و تفکّر دربارهٔ همین جهان نزدیکمنظومه 

 . های زیبایشجانوران، گیاهان و گل

اید؟ به راستی این میلیاردها میلیارد کهکشان و ستاره و آیا هرگز دربارهٔ آغاز و پایان این هستی پهناور فکر کرده

  د را وامدار چه کسی هستند؟! اند؟ موجودات جهان، هستی خو سیّاره، با میلیاردها موجود متنوّع از کجا آمده 

 شنیازمندی جهان به خدا در پیدای

دانیم در جهانی کنیم. به روشنی مییابیم و حضورش را درک میهر کدام از ما، براساس فطرت خویش، خدا را می

ود  رساند. با وجکند و به موجودات مدد میای حکیم آن را هدایت و پشتیبانی می کنیم که آفرینندهزندگی می 

های گوناگونی را برای  خواند و راهتر دربارهٔ خداوند فرا می این شناخت اوّلیه، قرآن کریم ما را به معرفت عمیق

ها، تفکّر دربارهٔ نیازمند بودن  دهد. یکی از این راهدرک وجود او و نیز شناخت صفات و افعال او به ما نشان می

 این راه به شرح زیر است: جهان، در پیدایش خود، به آفریننده است. بیان

مان از خودمان نیست. در اشیای پیرامون نیز یابیم که وجود و هستیای می اگر به خود نظر کنیم، خود را پدیده -

ها، همه را  ها و کهکشانبینیم؛ حیوانات، گیاهان، جمادات، زمین، ستارهکه بیندیشیم، آنها را همین گونه می

 دشان از خودشان نبوده و نیست. یابیم که وجوهایی می پدیده 

 

ای هستند که خودش ها، که وجودشان از خودشان نیست، برای موجود شدن نیازمند به پدیدآورنده پدیده  -

پدیده نباشد، بلکه وجودش از خودش باشد؛ همان طور که چیزهایی که شیرین نیستند، برای شیرین شدن 

 کند: یازمند به چیزی هستند که خودش شیرین باشد. عبدالرحمان جامی این معنا را در دو بیت چنین بیان مین



 

4 
 

 ذاتِ نایافته از هستی، بخش

 چون تواند که بود هستی بخش

 خشک ابری که بود ز آب تهی 

 دهیناید از وی صفت آب 

آری در آفرینش نیز، یک موجود فقط در صورتی در وجود خود نیازمند به دیگری نیست که خودش ذاتاً موجود  

باشد. در این صورت، چنین چیزی دیگر پدیده نیست و نیاز به پدیدآورنده نخواهد داشت؛ همواره بوده است و  

 همواره خواهد بود. 

های جهان، در پدیدآمدن و هست شدن ریم که ما و همهٔ پدیدهتوانیم نتیجه بگیبا توجه به دو مقدمهٔ فوق می  -

 ”خدا“ای نیازمندیم که خودش پدیده نباشد و سرچشمه هستی باشد. این وجود برتر و متعالی خود به آفریننده 

 شود. نامیده می 

 ” کتاب درسی  8صفحهٔ “تفکّر در متن 

  

 . بنویسیدتوضیحات صفحه قبل را به صورت یک استدلال، به طور خلاصه 

 . ایم و در به وجودآمدن خودمان متکی نیستیمپدیده  مقدمه اوّل: ما و این جهان

 .وجودشان از خودشان نباشد، برای موجود شدن نیازمند به وجود دیگری هستند مقدمه دوم: موجوداتی که

 . است ”داخ“ای نیاز دارند که این آفریننده موجودات این جهان در هستی یافتن به آفریننده  نتیجه:

 ” 1“سؤالات شما  پاسخ

پرسند: چرا موجودات این جهان باید به آفریننده نیاز داشته باشند امّا خود آفریننده به خالق نیاز  برخی می 

 ! نداشته باشد؟

شویم که جایی گوییم: اگر با دقت بیشتر استدلال بیان شده در صفحه قبل را مرور کنیم، متوجه میدر پاسخ می

به آفریننده نیاز دارد. بلی، اگر کسی   ”هر موجودی“گوید که ماند. آن استدلال نمیبرای طرح این سؤال باقی نمی 

 .نیازمند است این را بگوید، باید نتیجه بگیرد که خدا هم به آفریننده



 

5 
 

نتیجهٔ چنین حرفی این است که هیچ چیزی وجود پیدا نکند، زیرا هر موجودی را که ما فرض کنیم، باید قبل از 

آن موجودی باشد تا آن را پدید آورد و این سلسله تا بی نهایت پیش خواهد رفت و هیچ گاه، هیچ موجودی  

 .پدید نخواهد آمد

ها چرخ دنده وجود داشته باشد که هریک باعث حرکت دیگری مکن است دهبه عنوان مثال، در ساختار ساعت، م

چرخاند و چرخ دندهٔ دوم چرخ دندهٔ سوم را و… . اگر به حرکت شود. چرخ دندهٔ اول، چرخ دندهٔ دوم را میمی 

هاست ها دقت کنید متوجه خواهید شد که موتور درون ساعت علت اصلی حرکت این چرخ دندهاین چرخ دنده

ها بی ای ندارد. حال فرض کنید تعداد این چرخ دندهه آن موتور برای حرکت خودش، نیاز به هیچ چرخ دندهک

ها به هیچ موتوری که نهایت است و همگی در حال چرخیدن هستند. آیا امکان دارد که زنجیره این چرخ دنده

 ؟ ها باشد، نرسدحرکت دهندهٔ چرخ دنده

ک چنین چیزی غیرممکن است؛ یعنی  امکان ندارد که بی نهایت چرخ دنده درحال چرخیدن باشند ولی هیچ محرِّ

است، یعنی    ”هاتسلسل علت“مستقل و بی نیازی سبب ایجاد حرکت در آنها نباشد. این همان مفهوم  ”موتور“

ر عقلی ها تا بی نهایت ادامه یابد و به علتی نخستین ختم نشود، و این مطلب از نظ اینکه سلسلهٔ علت و معلول 

 . محال است

گوید تمام گوید که هر موجودی به آفریننده نیاز دارد، همان طور که نمیبا توجه به این نکته، عقل انسان نمی

چیزهای شیرین، حتی شکر و قند، نیازمند به یک شیرین کننده هستند، بلکه ذهن ما اگر موجودی را ببیند که 

ای آن را تواند خود به خود پدید آید و حتماً آفریننده نمی  ”پدیده“گوید قبلًا نبوده و بعد پدید آمده، در اینجا می 

 . پدید آورده است

پذیرد پذیرد که یک پدیده بدون پدید آورنده باشد همان طور هم، برعکس، نمیهمان طور که ذهن ما نمی

 . وجودی که ذاتاً موجود است نیازی به پدید آورنده داشته باشد 

 ا ا در بقنیازمندی جهان به خد
اید. شاید بارها آن را دیده و ، است، شنیده”ع“شما حتماً نام مسجد گوهرشاد را که در جوار حرم مطهر امام رضا 

اید. این مسجد یکی از شاهکارهای هنر ایرانیِ بازمانده از دورهٔ تیموریان است و جاذبهٔ زیادی  در آن نماز خوانده

همچنان باقی است، اما از معمار و بنّا و کارگرانی که آن را با  برای گردشگران و زائران دارد. این مسجد باشکوه 

 اند خبری نیست. آیا رابطهٔ خدا با جهان نیز مانند رابطهٔ بنّا با مسجد است؟عشق و هنر بنا کرده



 

6 
 

یابیم که یک تفاوت بنیادین میان این دو رابطه وجود دارد. مسجد گوهرشاد از  اگر اندکی دقت کنیم، در می

اختمانی مانند خاک و سنگ و گچ و چوب و کاشی و... تشکیل شده که هیچ کدام از آنها را بنّا به وجود  مصالح س

کند. بنّا نه چسبندگی گچ را ایجاد  نیاورده است. هریک از این مصالح نیز خواصّی دارند که بنّا آن را ایجاد نمی

جزای ساختمان را پدید آورده و نه خواصّ آن اجزا  کند و نه سختی و استحکام سنگ را؛ به عبارت دیگر بنّا نه امی 

را. کار بنّا فقط جابه جا کردن مواد و چینش آنها است. اما خداوند، خالق سنگ و گچ و چوب، و خوّاص آنها و 

حتّی خالق خود بنّا است. بر این اساس وجود بنّا و نیز وجود مصالح و خواصّ آنها، همه وابسته به خداست و 

گردد. به همین جهت، جهان همواره و در  روند و ساختمان متلاشی می حظه اراده کند، آنها از بین میخداوند هر ل

 شود. نیازمند است و این نیاز هیچ گاه قطع یا کم نمی  به خداوند ”آن“هر 

ت؛ همین  توان گفت که رابطهٔ خداوند با جهان، تا حدّی شبیه رابطهٔ مولدّ برق با جریان برق اس به عنوان مثال می

شوند. بنابراین، های متصل به آن نیز خاموش میگردد و لامپکه مولدّ متوقف شود جریان برق هم قطع می

شود اما موجودات چنین نیستند و پس از پیدایش نیز همچنان، مانند مسجد با ساخته شدن، از بنّا بی نیاز می

و دائماً با زبان حال، به پیشگاه الهی عرض نیاز  لحظهٔ نخستِ خلق شدن، به خداوند نیازمند هستند. از این ر 

 کنند. می 

 کند:زبان حال موجودات را مولوی این گونه بیان می

 ما چو ناییم و نوا در ما ز توست

 ما چو کوهیم و صدا در ما ز توست

 ما که باشیم ای تو ما را جانِ جان

 تا که ما باشیم با تو در میان

 های ماهاییم و هستیما عدم

 تو وجود مطلقی، فانی نما 

 ما همه شیران ولی شیر عَلَم

 مان از باد باشد دم به دمحمله

 ” کتاب درسی  10صفحهٔ “تدبّر در قرآن 

  



 

7 
 

 در آیات زیر تدبّر کنید و به سؤالات پاسخ دهید. 

هَا النّاس   قَراء  اِلَی اللّٰهِ یا اَیُّ م  الف   [ 15]سورهٔ فاطر /  وَ الغَنِیُّ الحَمید  وَ اللّٰه  ه   اَنت 

 .نیازِ ستوده استو خدا است که ]تنها[ بی  شما به خداوند نیازمند هستید ای مردم

ماواتِ وَ الَارضِ  ه و مَن فِی السَّ وَ فی شَأنٍ  یَسأَل  لَّ یَومٍ ه   [ 29]سورهٔ رحمان /   ک 

 .او همواره دست اندرکار امری است  کند.می ها و زمین است، پیوسته از او درخواستهر آنچه در آسمان

 ؟کنید چرا موجودات پیوسته از خداوند درخواست دارندفکر می  -1

 .زیرا تدبیر امور هستی به دست اوست و هیچ قدرتی بالاتر از او در عالم وجود ندارد

 ؟شودنیاز انسان به خدا شامل چه چیزهایی می -2

یافتن تا بقا و دوام، به خداوند نیازمند است. پس  از پیدایش و هستی انسان در همهٔ مراحل و لحظات زندگی

 . باشدنیاز انسان شامل پیدایش و بقا می 

 ؟چرا خداوند هر لحظه دست اندرکار امری است -3

 .روندزیرا موجودات پس از پیدایش نیز دائماً به او نیاز دارند و اگر حضور دائمی و مستمر او نباشد، ازبین می

 یآگاهی، سرچشمۀ بندگ 

های آگاه دائماً سایهٔ لطف و اند؛ امّا انسانهای ناآگاه نسبت به نیاز دائمی انسان به خداوند، بی توجهانسان

دانند. هرچه معرفت انسان به خود و  خود را نیازمند عنایات پیوستهٔ او می کنند ورحمت خدا را احساس می

 کند.اش با خدا بیشتر شود، نیاز به او را بیشتر احساس و ناتوانی و بندگی خود را بیشتر ابراز میرابطه

 بندگی  افزایش ← نیاز  و فقر  بیشتر  درک ←افزایش خودشناسی 

خواهد که با آن مقام و منزلت خود در پیشگاه الهی، عاجزانه از خداوند میبرای همین است که پیامبر گرامی ما، 

 برای یک لحظه هم، لطف و رحمت خاصش را از او نگیرد و او را به حال خود واگذار نکند: 

مَّ لا تَکِلنی اِلیٰ نَفسی طَرفَةَ عَینٍ اَبَدًا؛  ه    اَللّٰ

 . خدایا هیچ گاه مرا چشم به هم زدنی به خودم وامگذار



 

8 
 

 ی نور هست 
کند که در نظر اوّل برای ما شگفت انگیز ای بیان میقرآن کریم، رابطهٔ میان خداوند و جهان هستی را با کلمه

 فرماید:بریم؛ قرآن کریم می نماید. اما پس از تفکّر دقیق به معنای آن پی می می 

ماواتِ وَ الَارضِ   [ 35]سورهٔ نور /  اَللّٰه  نور  السَّ

 . ها و زمین است ..مانخداوند نور آس

دانیم که خداوند از نورهایی نیست که از  ما با نور خورشید، نور لامپ و انواع نورهای دیگر آشنا هستیم و می

 شوند، یعنی منشأ مادی دارند. پس، نور بودن خداوند به چه معناست؟ اجسام ناشی می

شود.  شکار شدن چیزهای دیگر نیز می نور آن چیزی است که خودش پیدا و آشکار است و سبب پیدایی و آ 

 شوند. نورهای معمولی هم این خاصیّت را دارند که خودشان آشکارند و سبب آشکارشدن اشیای دیگر هم می

آشکار شده و پا  گیرند، به سبب او پیدا و خود را از او می ”وجود“خداوند نور هستی است. یعنی تمام موجودات، 

جودشان به وجود او وابسته است. به همین جهت، هر چیزی در این جهان، بیانگر  گذارند و وبه عرصهٔ هستی می

شود. درواقع، هر موجودی در حدّ خودش تجلّی بخش خداوند و ای از آیات الهی محسوب می وجود خالق و آیه

ستی نشانگر حکمت، قدرت، رحمت و سایر صفات الهی است. از همین رو آنان که به دقت و اندیشه در جهان ه

 بینند. کنند و علم و قدرت او را میمی نگرند، در هر چیزی خدا را مشاهده می

 دلی کز معرفت نور و صفا دید

 به هر چیزی که دید، اوّل خدا دید

 و به تعبیر بابا طاهر:

 به صحرا بنگرم صحرا تو بینم

 به دریا بنگرم دریا تو بینم 

 به هر جا بنگرم کوه و در و دشت

 نشان از قامت رعنا تو بینم 

 ” کتاب درسی  12صفحهٔ “تفکّر در حدیث 

  



 

9 
 

 فرماید: می ”ع“امام علی 

 قَبلَه  وَ بَعدَه  وَ مَعَه   اِلّا وَ رَاَیت  اللّٰهَ ما رَاَیت  شَیئًا

 مقبل و بعد با آن دید مگر اینکه خداوند را هیچ چیزی را ندیدم

 ؟فرماید قبل و بعد و همراه هر چیزی خدا را دیدم چیستام علی از اینکه می مقصود ام

منظور دیدن تجلی خداوند در تمامی لحظات و تمامی موجودات است. یعنی یک یک موجوات دلیل بر وجود  

 .بیندخدای متعال هستند و ایشان دائم خدا را در چهرهٔ عالم می

آید، ببیند، معرفتی عمیق و والاست که در نگاه نخست مشکل به نظر می  اینکه انسان بتواند با هر چیزی خدا را

امّا هدفی قابل دسترس است، به خصوص برای جوانان و نوجوانان که پاکی و صفای قلب دارند. اگر قدم پیش 

ما   گذاریم و با عزم و تصمیم قوی حرکت کنیم، به یقین خداوند نیز کمک خواهد کرد و لذّت چنین معرفتی را به

 خواهد چشاند. 

 د ناتوانی در شناخت ذات و چیستی خداون
توان به ذات خداوند پی برد و چیستی او را مشخص اکنون ممکن است برای شما این سؤال پیش آید که آیا می 

 کرد؟ 

 اند: خواهیم دربارهٔ آنها شناخت پیدا کنیم، دو دستهگوییم: موضوعاتی که میدر پاسخ می

ها، ستارگان و گیرند، مانند گیاهان، حیواندستهٔ اول موضوعاتی هستند که در محدودهٔ شناخت ما قرار می

واند به ماهیت و ذات های بسیار دور هم ممکن است روزی شناسایی شوند و انسان بتها؛ حتی کهکشانکهکشان

آنها دست یابد. در حقیقت، ذهن ما توان و گنجایش فهم چیستی و ذات چنین موضوعاتی را دارد، زیرا همهٔ آنها  

 اموری محدود هستند.

دستهٔ دوم موضوعاتی هستند که نامحدودند و ذهن ما گنجایش درک آنها را ندارد؛ زیرا لازمهٔ شناخت هر چیزی  

توانیم ذات امور نامحدود را آن است. در واقع، ما به دلیل محدود بودن ذهن خود نمی احاطه و دسترسی به 

تواند به  تصوّر کنیم و چگونگی وجودشان را دریابیم.خداوند حقیقتی نامحدود دارد؛ در نتیجه، ذهن ما نمی

اوند به عنوان آفریدگار  حقیقت او احاطه پیدا کند و ذاتش را شناسایی نماید. بنابراین، با اینکه ما به وجود خد

توانیم ذات و چیستی او را دریابیم؛ از همین رو پیامبر  توانیم بشناسیم، امّا نمیبریم و صفات او رامی جهان پی می 

 فرموده است: ”ص“اکرم 



 

10 
 

لِّ شَیءٍ  روا فی ک  روا فی ذاتِ اللّٰهِ  تَفَکَّ  وَلا تَفَکَّ

 .نکنیدولی در ذات خداوند تفکّر  در همه چیز تفکّر کنید

 ” کتاب درسی  13صفحهٔ “دانش تکمیلی 

  

 د آشنایی با دلایلی دربارهٔ وجود خداون -1

 مبرهان نظ

اگر کسی بگوید که این شعر سعدی بر اساس اتفاق و ریختن مرکب بر صفحه کاغذ پیدی آمده است چه نظری   -

 :خواهید داشت شعر این است

 ت آب حیات من است خاک سر کوی دوس

 ت گر دو جهان خرمیست ما و غم روی دوس

 لگر شب هجران مرا تاختن آرد اج

 ت روز قیامت زنم خیمه به پهلوی دوس

اند پذیرید که واقعاً بدون دخالت یک شعر دانا و قوی و تنها بر اساس یک اتفاق این ابیات پدید آمدهآیا شما می 

 ؟ کنیبه چه چیزی کم می

های مغز تر است یا ساختمان چشم یک سنجاقک و پیچ و تاب تر و سخت آیا شاهنامه و مثنوی معنوی پیچیده -

پذیرید که شاهنامه فردوسی و معنوی تصادفاً و براساس یک اتفاق بدون علیت شاعری عالم  انسان؟ اگر شما نمی

بین و مغز انسان با آن همه اند حتماً نخواهد پذیرفت که چشم سنجاقک با آن همه ذرهو توانا پدید آمده

 . و توانمند و دقیق آن را پدید آورده است شگفتیها براساس یک تصادف پدید آمده باشند بلکه دستی آگاه و عالم

تواند ماده باشد چون ذات نایافته هستی بخش کی تواند که شود  این دست دقیق و آگاه و قوی و توانمند نمی -

تواند چنین شعور و آگاهی به خرج داده و ماده که خود فاقد شعور و آگاهی است چگونه می -هستی بخش 

 . راهم آوردسیستمی چنین دقیق و مهیا ف

های عالم سیارات ها و منظومهاین تنها دو مثال کوچک در عالم اطراف ما بود. نظم عظیم و حیران آور کهکشان -

ها و ... گرفته تا  ها ونوترونشود از حرکت الکترنها و اموری که به باطن اشیاء اطراف ما مربوط می و سیاره

 . دی بزرگترند که خود یک میلیون برابر زمین است و..چرخش ستارگانی که یکصد میلیون بار از خورشی



 

11 
 

تواند به مباحث خداشناسی پاسخ به این پرسش که: آیا نظریهٔ تکامل داروین و یا نظریهٔ بیگ بَنگ می -2

 ؟ای بزندلطمه

در مسیر گونه مانعی : مسلماً نه، بنابراین کشف یک رابطهٔ تکاملی در میان انواع موجودات نیز هیچنظریهٔ داروین

 .کندشناخت خدا ایجاد نمی

توانند چنین سخنی را بگویند، کنند کشف علل طبیعی با قبول وجود خدا منافات دارد می تنها کسانی که تصور می 

ای از نظام  زند بلکه خود دلائل تازهدانیم که نه تنها کشف این علل ضرری به توحید نمیولی ما امروز به خوبی می

 .گذاردات وجود خدا پیش پای ما میآفرینش برای اثب

اساس و بی دلیل بوده است اینکه غوغای تضاد عقیده تکامل اواع با مساله خداشناسی یک غوغای بی نتیجه:

 ”فرضیه تکامل را بپذیریم یا نپذیریم. خواه “

لق مدبر حکیم  در واقع نظریه تکامل در فرض صحیح بودن، منافاتی با مساله توحید و نیاز جهان خلقت به یک خا

 .ندارد و آنچه به عنوان اشکال بر برهان نظم مطرح شده، یک توهم ساده است

مدعی است که کل عالم خلقت در ابتدا یک مجموعهٔ به   ”به فارسی مِهبانگ” نظریهٔ بیگ بنگ بیگ بَنگ: نظریهٔ 

گان جدا از هم وجود  های گسترده و سیارات و ستار هم پیچیده و فشرده بوده است؛ یعنی در آغاز، کهکشان

اند که شاید در مقام مقایسه بتوانیم  ها و اشیای مادی آنقدر به هم نزدیک بودهنداشته است، بلکه همهٔ توده

بدیهی است  بگوییم همهٔ عالم خلقت در یک تودهٔ به هم فشرده شاید به اندازهٔ یک بند انگشت جمع شده بودند.

ها فشرده شوند و درهم فرو ها و الکترون گرفته تا فاصلهٔ بین هستهٔ اتم  هاکه وقتی تمام اجزای جهان از کهکشان

خواهیم داشت. نظریه پردازان مِهبانگ، این مادهٔ کوچک را    ”چگال “ای بسیارکوچک، اما بسیارسنگین  روند، ماده

جهان خلقت پدید  دانند. آنگاه این ذرهٔ داغ و آتشین منفجر شده و ای گازی شکل با دما و چگالی بالا میتوده

نامند. بر این اساس از آنروز و نقطهٔ آغاز  می ”انفجار بزرگ“دانان، این نقطهٔ شروع را بیگ بنگ آمده است. فیزیک

جهان، کل ذرات جهان مانند نقاطی روی یک بادکنکی که در حال بادشدن است، از یکدیگر در حال دورشدن 

 .هستند

 ؟ داما این نظریه چه ربطی به خداوند دار 

اند و معتقدند که براساس این ای برای انکار وجود خداوند قرار دادهبرخی منکران خداوند، این نظریه را بهانه

نظریه، خداوند این جهان را به وجود نیاورده است بلکه جهان بر اثر بیگ بنگ به وجود آمده است. به عبارت 

شدن ادامه یافته درپی این ساختههای شیمیایی پی ش دیگر، همهٔ عالم از این انفجار به وجود آمده و با واکن



 

12 
 

است. در پاسخ به این ادعا باید گفت: با وجود آنکه بیگ بنگ، صرفاً یک نظریه است که هنوز به طور قطع اثبات 

دانان نیست، اما با این وجود حتی در صورت اثبات و نشده و از این جهت هنوز مورد پذیرش همهٔ فیزیک 

 .نظریه، هیچ تعارضی میان این نظریه و وجود خدا نخواهد بودشدن این یقینی 

زیرا ما معتقدین به ادیان الهی به خصوص دین کامل اسلام، اعتقاد داریم که خداوند خلقت جهان را با اسباب و 

گوییم: همهٔ  برهمین مبنا می  برد.های شیمیایی هستند به پیش می های خود که یکی از آنها همان واکنشعلت

شود، از جنس ماده هستند. جزای جهان و ازجمله مادهٔ اولیهٔ جهان که در نظریهٔ بیگ بنگ به آن اشاره میا

خود   ای است کهای نیازمند پدیدآورنده دانیم که هر شیئ مادی پدیده است؛ بنابراین هر پدیدههمچنین می 

ظریهٔ مِهبانگ را بپذیریم، بازهم ذرهٔ است. پس حتی اگر ن ”خدا” پدیده نباشد و آن چیز که خود پدیده نباشد

بنیادین و اولیهٔ جهان نیازمند یک پدیدآورنده است که همان خداوند است. باید توجه داشت که معارف عمیق  

های گوناگون از  کند؛ زیرا خدای خالقی که این همه خلقتاسلامی به بیان خدای خالق در همین حد بسنده نمی

ن و جانوران و انسان را با نظم خاص خود پدید آورده است باید دارای صفاتی از قبیل ها گرفته تا گیاها کهکشان

حکمت، دانایی و علم، بینایی و بصیرت، شنوایی و توانایی و قدرت و... باشد تا بتواند مسیر به حرکت درآوردن  

های  آب نطفه واکنش  رهای او به چنین نتیجهٔ منظمی مثلًا خلقت انسان بینجامد که از چند میلی لیتواکنش 

 .درون بدن مادر را به سمتی هدایت کند که تبدیل به استخوان و گوشت و در نهایت انسان متفکر گردد

 ”2“پاسخ سؤالات شما 

 ؟توان خدا را دیدچگونه می

تواند عکس رؤیت خداوند با چشم غیرممکن است، زیرا چشم ساختار مادی و جسمانی دارد و فقط از اشیا می

ری کند؛ آن هم اشیایی که طیف نوری قابل درک برای چشم را منعکس کنند؛ مثلًا چشم ما نورهای مادون بردا

بیند. بنابراین، چشم حتّی توانایی دیدن همه اشیای مادی را هم ندارد، چه برسد به  قرمز و ماورای بنفش را نمی

خداوند که هیچ شکل و تصویری و هیچ و از این بالاتر به وجود مقدس  ”مانند فرشتگان“موجودات غیرمادی  

توان با چشم مادی دید، بلکه در آخرت طول و عرض و ارتفاعی ندارد. بنابراین، خداوند را نه تنها در این دنیا نمی

 . توان او را با این چشم مشاهده کردنیز نمی 

ی زندگی است و هر کس باید هااما نوعی از دیدن وجود دارد که نه تنها امکان پذیر است، بلکه از برترین هدف

 .و ملاقات با خداست ”قلب“برای رسیدن به چنین دیدنی تلاش کند. این مرتبه، دیدن به وسیله 



 

13 
 

 تتر از من به من اسدوست نزدیک 

 متر که من از وی دور وین عجب

 تچه کنم با که توان گفت که دوس

 مدر کنار من و من مهجور 

 ” کتاب درسی  14صفحهٔ “اندیشه و تحقیق 

  

های این دو رابطه را های ظاهری رابطهٔ خدا و جهان با رابطهٔ ساعت ساز و ساعت، تفاوت با وجود شباهت

 .بنویسید

ساز هستی بخش اجزاء ساعت نیست و فقط نظم دهنده است  اند. ==< اما ساعتهردو از اجزایی تشکیل شده -1

 .بخش است و هم نظم دهنده ولی خداوند هم هستی

اند و به پدیدآورنده نیازمندند. ==< اما دوام و بقای ساعت وابسته به ساعت ساز نیست؛ درحالی هر دو پدیده -2

 . که دوام و بقای جهان وابسته به خداست

 . هر دو دارای نظم و هدف هستند. ==< اما نظم و پیچیدگی جهان بسیار فراتر از یک ساعت است -3



 

14 
 

 همتا یب ۀگانی: 2درس 

خدای من! مرا این عزّت بس که بندهٔ تو باشم و این افتخار بس که تو پروردگار منی، خدای من! تو همان “

 ”“ ع“ علی  ماما” ”ای که من دوست دارم، پس مرا همان گونه قرار ده که تو دوست داری.گونه

در اسلام بدون  ید است.است. اسلام دین توحید و قرآن کتاب توح ”توحید و یکتاپرستی“ترین اعتقاد دینی مهم

اعتقاد به توحید هیچ اعتقاد دیگری اعتبار ندارد. توحید سر لوحهٔ دعوت همهٔ پیامبران بوده است. خداوند در  

قرآن کریم اخلاق، احکام و همهٔ اعمال فردی و اجتماعی مؤمنان را بر مدار توحید قرار داده است. توحید مانند 

بخشد؛ از این رو شایسته است دربارهٔ ن حضور دارد و به آن حیات و معنا می روحی در پیکرهٔ معارف و احکام دی

 :ابعاد این اصل اساسی بیشتر بیندیشیم

 ؟اندحقیقت توحید چیست و مراتب آن کدام  -1

 ؟مرز میان توحید و شرک چیست -2

 ؟آیا درخواست از غیر خدا مساوی با شرک است -3

 نتوحید و برخی مراتب آ 

توحید به معنای اعتقاد به خدای یگانه است؛ یعنی خدا بی همتاست و شریکی ندارد و این بیانگر اصل و حقیقت 

 اِلاَّ لا اِلٰهَ “خواست با گفتن جملهٔ ، از همان آغاز رسالت خود، از مشرکان می”ص“ توحید است. رسول خدا 

تمام احکام و حقوق  دست از شرک و بت پرستی بردارند و به خدای یگانه ایمان آورند. با گفتن این عبارت ”اللّٰه

گردد و در زمره برادران و می شود و دفاع از حقوق او بر دیگر مسلمانان واجباسلامی فرد به رسمیت شناخته می

نیست بلکه پایبندی به آن، همهٔ زندگی  فقط یک شعار ” اِلٰهَ اِلاَّ اللّٰهلا” گیرد. بنابراین، جملهخواهران دینی قرار می

 دهد.مخلوقات تغییر می  فرد مسلمان را در رابطهٔ با خدا، خویشتن، خانواده، اجتماع و دیگر

 پردازیم:توحید و یگانگی خداوند مراتبی دارد که به برخی از این مراتب می 

 توحید در خالقیت -1

قیت عبارت از این است که معتقد باشیم خداوند تنها مبدأ و خالق جهان است، موجودات همه  توحید در خال

 مخلوق او هستند و در کار آفرینش شریک و همتایی ندارد. 

لِّ شَیءٍ   [62]سورهٔ زمر /  الَله  خالِق  ک 

 . خدا آفرینندهٔ هر چیزی است ..



 

15 
 

 توحید در مالکیّت -2

آورد، هان است پس تنها مالک آن نیز هست، زیرا هر کس که چیزی را پدید می از آنجا که خداوند تنها خالق ج

 مالک آن است.

ماواتِ وَ ما فِی الَارضِ... ؛ هِ ما فِی السَّ  [ 109]سورهٔ آل عمران /  وَ لِلّٰ

 ،ها و آنچه در زمین است از آنِ خداستو آنچه در آسمان

 توحید در ولایت -3

توانند در آن و تغییر در آن چیز را دارد، اما دیگران بدون اجازهٔ وی نمی هر کس مالک چیزی باشد حق تصرف

 گویند.تصرف یا از آن استفاده کنند. به این حق تصرف، ولایت و سرپرستی می 

کمِهٰ اَحَدًا شرِک  فی ح  م مِن دونِهٰ مِن وَلِیٍّ وَ لا ی   [ 26]سورهٔ کهف /  ما لَه 

 .سازدند و او در فرمانرواییِ خویش کسی را شریک نمیآنها هیچ ولی ]سرپرستی[ جز او ندار 

از آنجا که خداوند، تنها مالک جهان است تنها ولیّ و سرپرست جهان نیز هست و مخلوقات، جز به اجازهٔ او 

ای به معنی واگذاری ولایت خداوند به دیگری نیست، بلکه بدین توانند در جهان تصرف کنند. چنین اجازهنمی 

  داوند آن شخص را در مسیر و مجرای ولایت خود قرار داده است.معناست که خ

کند، بدین معناست که ایشان را واسطهٔ ولایت خود و  ها معرفی می را ولیّ انسان ”ص“اگر خداوند پیامبر اکرم 

 هایش قرار داده است. رسانندهٔ فرمان 

 توحید در ربوبیّت  -4

مالک و صاحب اختیاری است که تدبیر و پرورش مخلوق به دست اوست. هر کس که خالق و   ربّ به معنای

تواند آن را تدبیر کرده و پرورش دهد. از آنجا که خداوند تنها خالق، مالک و ولیّ چیزی باشد می مالک و ولیّ 

کند و آن را به سوی مقصدی که برایش باشد. اوست که جهان را اداره میجهان است، تنها ربّ هستی نیز می 

 برد. نماید و به پیش می معین فرموده هدایت می 

وجه داشت که توحید در ربوبیّت بدان معنا نیست که موجودات، به خصوص انسان، البته باید به این نکته ت

کند،  کشد و به پرورش درختان اقدام مینقشی در پرورش و تدبیر سایر مخلوقات ندارند؛ باغبانی که زحمت می 



 

16 
 

بیرش همه از آنِ  رشد این درختان نتیجهٔ تدبیر اوست. بلکه، توحید در ربوبیّت بدین معناست که این باغبان و تد

 خدا و تحت تدبیر او هستند.

بیند که  کند میاند، مقایسه میکشاورز وقتی خود را با دیگران، یعنی کسانی که در کِشت زمین او دخالتی نداشته

بیند که هم خودش و کند، می این کِشت حاصل دسترنج خودش است، اما وقتی رابطهٔ خود را با خدا بررسی می 

ش از آن خداست و کشت و زرع او براساس استعدادی که خداوند در آن قرار داده رشد کرده و هم نیرو و توان

زارع حقیقی و پرورش دهندهٔ اصلی زراعتِ او خداست و باید  یابد کهمحصول داده است. در نتیجه، در می

 شکرگزار او باشد. 

لِّ شَیءٍ ... وَ رَبُّ ک  ا وَ ه  ل اَغَیرَ اللّٰهِ اَبغی رَبًّ  [164]سورهٔ انعام /   ق 

 .بگو: آیا جز خدا پروردگاری را بطلبم در حالی که او پروردگار همه چیز است؟.. 

 م بیشتر بدانی

بیشترین فراوانی را در میان اسماء الهی دارد.   ” اللّٰه“در قرآن کریم از اهمیت فراوانی برخوردار است و بعد از واژهٔ  ،”رب“واژهٔ 

 .نیز بیش از چهل بار در قرآن تکرار شده است ”رَبّ العالَمینَ “آمده است. عبارت   کلمه رب بیش از نهصد بار در قرآن کریم

 نشرک و مراتب آ 

معنای شریک قرار دادن برای خدا است. هر کس که معتقد باشد خداوند شریک دارد مشرک به حساب  شرک به 

 پردازیم:آید. شرک نیز مانند توحید درجاتی دارد که متناسب با درجات توحید، به برخی از آنها میمی 

 شرک در خالقیت -1

 ر شرک در خالقیت شده است.اند، گرفتااگر کسی معتقد باشد که این جهان را چند خالق آفریده

 ؟ چرا خداوند در آفرینش جهان شریکی ندارد سؤال:

اند، یا با همکاری یکدیگر این جهان را  این تصور که چند خدا وجود دارد و هر کدام خالقِ بخشی از جهان

ل جهان را خلق  توانند کاند، به معنای آن است که هر کدام از آنها محدود و ناقص هستند و به تنهایی نمی آفریده 

 . کنند

همچنین به معنای آن است که هر یک از خدایان کمالاتی دارند که دیگری آن کمالات را ندارد وگرنه عین همدیگر 

شوند و دیگر چند خدا نیستند. چنین خدایان ناقصی، خود، نیازمند هستند و هر یک از آنها به خالق کامل و می 

 طرف نماید. بی نیازی احتیاج دارد که نیازش را بر 



 

17 
 

 پس تصور چند خدایی صحیح نیست و خدای واحد آفرینندهٔ جهان است.

 بیشتر بدانیم 

 : تواند ما را در درک بهتر یکتایی خداوند کمک کندمثال زیر می 

دریای بدون ساحل و بیکرانی را فرض کنید که از هیچ جهت محدود نباشد؛ نه از جهت عمق و ارتفاع و نه از  

توان دریای دومی را در کنار این دریا قرار جهت طول و عرض، یعنی از هر جهت بیکران باشد. آیا با این فرض می 

 ؟داد

سوره   16بودن خداوند که در آیهٔ  ”واحد قهّار“دهد. میروشن است که این دریا، جای خالی برای دریای دیگر قرار ن

 .رعد بیان شده، به معنای آن است که جای خالی برای غیر باقی نگذاشته است تا آن غیر، خود را نشان دهد
 شرک در مالکیت  -2

تقد به شرک  اعتقاد به اینکه علاوه بر خداوند و در کنار او، دیگران هم مالک بخشی از جهان هستند. اگر کسی مع

 در خالقیت باشد، معتقد به شرک در مالکیت نیز خواهد بود. 

 شرک در ولایت -3

اعتقاد به اینکه علاوه بر خداوند و در کنار او، دیگرانی نیز هستند که سرپرستی جهان را بر عهده دارند و خودشان  

 حق تصرّف در جهان را دارا می باشند.

 شرک در ربوبیت  -4

لاوه برخداوند و در کنار او، دیگرانی نیز هستند که تدبیر امور موجودات را برعهده دارند. اگر اعتقاد به اینکه ع 

تواند  کسی در کنار ربوبیّت الهی، برای خود یا سایر مخلوقات حساب جداگانه باز کند و گمان کند که کسی می 

 مستقل از خداوند، امور را تدبیر کند گرفتار شرک شده است. 

 ” کتاب درسی  22صفحهٔ “ تدبّر در قرآن

  

های آن را به  با توجه به اهمیت سورهٔ توحید و جایگاه آن در قرآن کریم، در آیات این سوره تدبّر کنید و پیام  ”الف

 دست آورید.



 

18 
 

وَاللّٰه  اَحَدٌ  ل ه  مَد   ”1“ق  وًا اَحَدٌ   ”3“ لَم یَلِد وَ لَم یولَد  ”2“اَللّٰه  الصَّ ف  ن لَهو ک   ”4“وَ لَم یَک 

 تکتا اسبگو خداوند یگانه و ی -1

 ز نیاخدای بی -2

 دنزاد، و زاده نش  ”هرگز” -3

 . و برای او هیچ گاه شبیه و مانندی نبوده است -4

همهٔ موجودات به خداوند نیازمندند در حالی   -2 ”اصل توحید“ پیام آیات: خداوند در ذات خود یگانه و یکتاست. 

برای خداوند هیچ مشابه و   -4و نه پدر و مادری خداوند نه فرزندی دارد  -3نیاز است. که خدا از هر موجودی بی

 ”اصل توحید“ همتایی وجود ندارد. 

 سورهٔ رعد، به سؤالات زیر پاسخ دهید:  16بعد از ترجمهٔ آیه  ”ب

ماواتِ وَ الَارضِ  ل مَن رَبُّ السَّ لِ اللّٰه  ق  م مِن دونِه اَولِیاءَ  ق  خَذت  ل اَ فَاتَّ سِهِم نَفعً  ق  نف  الا یَملِکونَ لِاَ ل هَل  ا وَ لا ضَرًّ ق 

مات  وَ النّور   یَستَوِی الَاعمیٰ وَ البَصیر   ل  رَکاءَ خَلَقوا کَخَلقِهٰ  اَم هَل تَستَوِی الظُّ هِ ش  لِ  فَتَشابَهَ الخَلق  عَلَیهِم اَم جَعَلوا لِلّٰ ق 

لِّ شَیء وَ الواحِد  القَهّا اللّٰه  خالِق  ک   ر وَ ه 

]حتّی[ اختیار   اید کهبگو آیا غیر از او سرپرستانی گرفته ،بگو خدا است ؟ستها و زمین کیبگو پروردگار آسمان

هایی برای یا آنها شریک ها و روشنایی برابرند؟یا تاریکی  بگو آیا نابینا و بینا برابر است؟ سود و زیان خود ندارند؟

جه ]این دو[ آفرینش بر آنان اند و در نتی که ]آن شریکان هم[ مثل خداوند آفرینشی داشته اندقرار داده خدا

و او یکتای  بگو خالق همه چیز خداست اند؟![مشتبه شده است ]و از این رو شریکان را نیز مستحق عبادت دیده

 .مقتدر است

 . دها و زمین و مالک سود و زیان خود باشپروردگار آسمان توانیم به عنوان ربّ خود انتخاب کنیم کهکسی را می   -1

 . د بر دیگران ولایت داشته باش تواندنمی  دخودش را هم ندار  ار سود و زیانکسی که اختی  -2

 ؟ در چه صورت جا داشت که مردم در اعتقاد به توحید در شک بیفتند -3

شوند توانایی خلقت داشته باشند یا حداقل اختیار سود و  در صورتی که خدایانی که به جای خداوند انتخاب می

 .زیان خویش را داشته باشند امّا ندارند

 . مراتب توحید یا شرک را در آیات صفحه قبل مشخص کنید ”ج

وَاللّٰه  اَحَدٌ  اصل توحید: ل ه  ف   ”1توحید، “ق  ن لَهو ک  ار   ”4توحید، “وًا اَحَدٌ وَ لَم یَک  وَ الْواحِد  الْقَهَّ  ”16رعد، “وَ ه 



 

19 
 

لِّ شَیءٍ  توحید در خالقیت:  ”16رعد، “الَله  خالِق  ک 

ماواتِ وَ الَارضِ ... توحید در ربوبیت: ل مَن رَبُّ السَّ  ”16رعد، ” ق 

م مِن دونِه اَولِیاءَ  شرک در ولایت: خَذت  ل اَ فَاتَّ ن ق  الا یَملِکونَ لِاَ سِهِم نَفعًا وَ لا ضَرًّ  ”16رعد، ” ف 

رَکاءَ خَلَقوا کَخَلقِهٰ فَتَشابَهَ الخَلق  عَلَیهِم   شرک در خالقیت: هِ ش   ” 16رعد،  ” اَم جَعَلوا لِلّٰ

 ل طرح چند سؤا

مرز توحید و شرک کجاست؟ آیا اگر کسی پزشک را وسیلهٔ درمان و بهبود بیماری بداند مشرک است؟ آیا اگر 

ر خدا درخواست کمک کند گرفتار شرک شده است؟ آیا اگر کسی دعا را وسیلهٔ جلب مغفرت الهی و کسی از غی

شرک به حساب  ”ع“صدقه را وسیلهٔ دفع بلا بداند مشرک است؟ و بالاخره، آیا توسل به پیامبران و معصومین 

 آید؟ می 

 گوییم: های فوق می در پاسخ به سؤال 

های جهان حاکم کرده است. آتش موجب گرما و روشنی و دارو سبب شفا  ن پدیده اوّلًا خداوند رابطه علیّت را میا

 و بهبودی است. پزشک وسیلهٔ درمان، معمار عامل بنای ساختمان و معلم نیز وسیلهٔ تعلیم و تربیت است.

 در امور معنوی نیز همین گونه است. دعا سبب آمرزش، صدقه موجب دفع بلا، و صلهٔ رحم موجب افزایش طول 

 عمر است.

گیرد. بنابراین، کسی که برای همهٔ این روابط توسّط خود خداوند طراحی شده و به اذن و ارادهٔ او صورت می

کند، نه تنها معلم و پزشک را شریک خداوند قرار رود، یا برای درمان به پزشک مراجعه میآموختن نزد معلم می

 نداده، بلکه به قانون الهی عمل کرده است.

همان گونه که درخواست از پزشک برای درمان بیمار با توحید منافاتی ندارد، درخواست از اولیای الهی برای  ثانیاً 

ها نیز منافاتی با توحید ندارد؛ زیرا پزشک به واسطهٔ استفاده از اسباب مادی و اولیای الهی به  اجابت خواسته

 دهند.می  واسطهٔ اسباب غیر مادی و با اذن خداوند این کار را انجام

وقتی موجب  ”مانند شفا دادن“در برآوردن حاجات انسان  ”ع“و اولیای دین  ”ص“عقیده به توانایی پیامبر اکرم 

شرک است که این توانایی را از خود آنها و مستقل از خدا بدانیم. اما اگر این توانایی را صرفا از خدا و انجام آن 

خدا بدانیم عین توحید است و از این جهت مانند اثر شفابخشی را با درخواست اولیا از خداوند و به اذن 



 

20 
 

اختصاص  ”ص“داروست که خداوند به آن بخشیده است. این توانایی تنها به زمان حیات دنیوی پیامبر اکرم 

پس از رحلت زنده  ”ص“ندارد و پس از رحلت ایشان نیز استمرار دارد. به عبارت دیگر، روح مطهر رسول خدا 

ها یاری برساند. اکنون اگر ما از رسول خدا چیزی درخواست کنیم، درخواست از جسم  واند به انسانتاست و می

ایشان نیست، بلکه از حقیقت روحانی و معنوی ایشان است. آیا اگر کسی از پدر و مادرش و یا هر مؤمنی 

 بخواهد که برای سعادتمندی او دعا کند چنین درخواستی شرک آلود است؟

مشهور شده، چنین درخواستی را شرک آلود   ”هاتکفیری“هیچ گروهی از مسلمانان، غیر از جریانی که امروزه به 

های اخیر برخی از جوامع و کشورهای اسلامی را گرفتار خود کرده است. پیروان دانند. جریان تکفیری در سال نمی 

توحید و شرک دارند، هر مسلمانی را که مانند آنها این جریان فکری خشک و غیرعقلانی با تفکر غلطی که دربارهٔ 

گویند توسل به  شمارند. پیروان این جریان میخوانند و گاه کشتن او را واجب میاندیشد، مشرک و کافر می نمی 

پیامبران و معصومین شرک است.طلب دعا و شفیع قرار دادن دیگران برای اینکه خدا انسان را ببخشد، شرک  

 شوند.عتقدند این گونه افراد کافر هستند و مسلمان محسوب نمیاست و همچنین م

 ترین ضربه را بر اسلام وارد کرد و سبب تنفّر برخی از مردم جهان از دین اسلام شد. متأسفانه این جریان بزرگ

 ” کتاب درسی  24صفحهٔ “ هم اندیشی 

  

می، در حال معرفی اسلام حقیقی به مردم به نظر شما، چرا دقیقاً در زمانی که مسلمانان در پرتو بیداری اسلا

جهان بودند و حتی جمعیت کشورهای صنعتی به سرعت در حال تغییر به نفع مسلمانان بود، چنین جریانی 

 ؟ شکل گرفت

دشمنان از گسترش اسلام و ترویج بیش از پیش آن در دنیا ترس و واهمه داشتند، بنابراین در چنین فضایی، 

های مختلف مخدوش کنند. این یری را به راه انداختند تا چهرهٔ اسلام را در اذهان ملتهای افراطی و تکفجریان

ای ضد بشری و هولناک از اسلام هستند. همچنین همواره تلاش ها با اعمال خود درصدد نمایش چهرهگروه

 . یجاد کننداند که با کوبیدن طبل تفرقه و شکاف بین مسلمانان، در امت اسلام تفرقه و اختلاف انموده

 ” کتاب درسی  25صفحهٔ ””1“دانش تکمیلی 

  



 

21 
 

جریان  شود، ریشه در یکهای گوناگونی را شامل می های مختلف با نامکه این روزها گروه  ”تکفیری“جریان 

 های تاریخی این جریان، متن زیر را بخوانید. تاریخی در تاریخ اسلام دارد. برای شناخت ریشه

 ییرهای تاریخی جریان تکفریشه

متولد شد. کسی که  ”شهری در شام“هجری قمری در حران   661معروف به ابن تیمیه در سال  ”احمد بن تیمیه“

 . شودها یافت می های وی در بسیاری از اعتقادات تکفیریامروزه اندیشه و دیدگاه

، از سوی اغلب علمای  های افراطی و نامانوسش با مبانی و تفکر اسلامیابن تیمیه در زمان خود، به دلیل دیدگاه

قمری در   728اهل سنت زمان خود مورد طرد و رد قرار گرفت، و به همین دلیل بارها به زندان افتاد و در سال 

اش توسط محمدبن های افراطیها بعد دیدگاهکرد که قرن زندان از دنیا رفت، شاید خود ابن تیمیه هم باور نمی

رن بیست و یکم چنان طرفداران پر و پا قرصی پیدا کنند که بخشی از  عبدالوهاب تئوریزه و زنده شوند و در ق

های مسلمان پیرو جریانی هستند که  ترین گروه دنیای اسلام را تحت تأثیر قرار دهند. هم اکنون افراطی

های او در دین که در زمان خودش  هاست. و از جمله نظرات شخصی و بدعتهای ابن تیمیه منشا آندیدگاه

؛ به  های زیادی از سوی علما مذاهب مختلف به دنبال داشت عبارت بود از: شرک دانستن تبرک جستنمخالفت 

طور مثال مسح و بوسیدن قبور پیامبر، انبیا و صالحان و زیارت قبور ایشان، معصیت دانستن سفرهای زیارتی، 

ا شیعه مخالف بود و با الفاظ حرام دانستن ساخت هر نوع پناه و سایبان بر قبور و.... وی همچنین به شدت ب

 ”منهاج السنهٔ “داد. وی در کتاب خود به نام ها را مورد توهین و تهمت قرار می زشت و دون شأن یک عالم، آن

داند و کنند و همه را مجعول میو خاندان اوست را انکار می ”ع“احادیثی که مربوط به مناقب علی بن ابی طالب 

دهد که اساسا شیعه آن گونه نیست. نکته مهم این جاست که قبل از ابن  ه نسبت میامور و اعتقاداتی را به شیع 

ها  تیمیه نیز قرآن و سنت در دسترس هزاران نفر از عالمان و دانشمندان قرار گرفته بود ولی هیچ کدام از آن

 . ها سر نزده استهای تند و افراطی نداشتند و رفتارهای مشابه ابن تیمیه از آناستنباط

های زیادی تألیف کرده اند و  علمای شیعه و بسیاری از علمای اهل سنت از عصر ابن تیمیه تاکنون در رد او کتاب

های تکفیری که پنج قرن اند. و از جمله دیگر رهبران فکری گروه های ابن تیمیه پرداختهبه انقد تک تک دیدگاه

های ابن  ب بود. وی در دوران نوجوانی به مطالعه کتابپس از ابن تیمیه پا به این دنیا گذاشت محمدبن عبدالوها

توان مرجع فکری او دانست. او با تشکیل و ترویج داد. به این دلیل ابن تیمیه را میتیمیه اهمیت زیادی می

فرقه وهابیت در قرن دوازدهم هجری قمری در شبه جزیره عربستان و در نزدیکی حرمین، مرکز اصلی جغرافیای 

، اختلاف بزرگی در جهان اسلام ایجاد کرد و دستیابی حامیان سعودی آن، به ثروت عظیم نفتی جهان اسلام



 

22 
 

 . یابی آن شدموجب قدرت 

 :برخی از عقاید محمدبن عبدالوهاب عبارتند از

 . حرام بودن برگزاری مجالس یادبود برای گذشتگان حتی پیامبران و ائمه -1

ها  ر روی آرامگاه و مزار انبیاء به طوری که پیروان وی چون تکفیریحرام بودن ساختن گنبد و هر گونه بنا ب -2

 .دانندویران کردن بارگاه و گنبد ائمه اطهار و پیامبر گرامی اسلام را واجب می

ها به درگاه خداوند و تقدیم نذور و  ها و شفیع قرار دادن آنحرام بودن زیارت انبیا و ائمه و توسل کردن به آن -3

معروفند به طور   ”برگرفته از نام وی که عبدالوهاب بود“به قصد قربت. پیروان وی که به وهابی  قربانی کردن

سازند،  شوند یا بر قبور اولیای و ائمه گنبد می آشکارا مسلمانان را به اتهام این که متوسل به پیامبر اسلام می

 . کنندتکفیر می 

ها حدیثی و تفسیری و تاریخی  های شیعه، تحریف کتابتاب علاقه به تخریب آثار بزرگان، مبارزه و مقابله با ک

ها را که موافق عقایدشان نیست، به عنوان این که کتاب را هایی از کتاببخش“ها اهل سنت، مختصر کردن کتاب

، تهمت به شیعه از جمله  ”کنندکنند و چاپ میخواهند مختصر کنند تا برای مردم قابل فهم باشد خلاصه میمی 

ها نزدیکی ایجاد شود. محمد بن عبد ها و تکفیریشود بین آنها است که موجب می ات مهم وهابی اقدام

بارها مسلمانان را مشرک، کافر، بت پرست، مرتد، منافق، منکر توحید، دشمن   ”کشف الشبهات“الوهاب در رساله  

ی ها معتقدند همهون تکفیریتوحید، دشمنان خدا، اهل باطل، نادان و شیاطین خوانده است. او و پیروانش چ

مسلمانان بعد از ایمان آوردن کافر شدند و بعد از توحید گرفتار شرک گردیدند. بنابر این قتلشان واجب است و 

جان و مالشان حلال. این کفر ناشی از زیارت قبر انبیا، صالحان و ائمه است. به این دلیل است که امروزه پیروان 

هایی را که بر روی آن ساخته شده بود را وظیفه خود  کردن قبر پیامبر و صالحان و گنبد ها ویران  وی یعنی تکفیری 

دانند. به طور کلی باید گفت اساس مذهب مورد نظر محمدبن عبدالوهاب و محور اصلی آن کافر شمردن می 

وند نزدیک دهد و موجب پیها را تشکیل می ی مسلمانان است، یعنی موضوعی که اساس اندیشه ی تکفیریهمه

 .ها دارندها نیز معتقد به کافر بودن سایر مسلمانشود، چرا که آنها با محمدبن عبدالوهاب می آن 

 هایی از توسّل در قرآن کریمذکر نمونه بیشتر بدانیم:

کند که فرزندان یعقوب از پدرشان درخواست کردند که برای آنها طلب آمرزش کند و یعقوب  قرآن کریم نقل می  -1

 . به آنان وعدهٔ دعا داد  نیز 

 :کاران مؤثر استکند که استغفار پیامبر در حق گنهقرآن کریم بیان می -2



 

23 
 

وا اللّٰهَ  م جاءوکَ فاَستَغفَر  سَه  م اذ ظلَمَوا اَنف  وا اللّٰهَ  وَ لوَ اَنهَّ  جَد  سول  لوََ م  الرَّ  [64]سورهٔ نساء /  توّاباً رَحیمًا وَ استَغفَرَ لهَ 

خواستند و پیامبر برای آنان طلب آمدند و از خدا آمرزش می اگر آنان وقتی به خود ستم کرده بودند، پیش تو می

 . یافتندکرد، قطعاً خدا را توبه پذیر مهربان می آمرزش می 

آمدند. پس از  هم چنین در تاریخ آمده است که مسلمانان در زمان پیامبر برای درخواست دعا نزد آن حضرت می

 .کردندرفتند و یا از دور درخواست خود را مطرح می رحلت ایشان نیز کنار قبر ایشان می 

 ” درسی کتاب  26صفحهٔ “ ”2“دانش تکمیلی 

  

 آید؟ آیا تبرک جستن به قبور یا بارگاه اولیای الهی شرک به حساب می

به معنی مبارک شدن و برکت پیدا کردن است. تبرک، منشأ و ریشه قرآنی دارد. زمانی که حضرت یعقوب   ”تبرک“

از فراق یوسف نابینا شد، به تصریح قرآن کریم، آن حضرت ، لباس یوسف را بر چشم خود نهاد و بینایی خود را  

ک به چیزی است که به شکلی، منسوب به اولیای  ای از تبرّ ، نمونه”ع“باز یافت. تبرک و استشفا به پیراهن یوسف 

 . باشدالهی است. نقل این داستان توسط قرآن و عدم رد آن، نشان دهنده تأیید آن می 

در دوران حیات نبی مکرم اسلام نیز چنین چیزی اتفاق افتاده است. بر اساس روایات معتبر نزد شیعه و سنی، 

ای از آب وضوی آن آوردند تا هر کسی قطره یشان، هجوم میهنگام وضو گرفتن ا ”ص“اصحاب پیامبر اکرم 

هایی که آن ، چاه. در کل سیره اصحاب، تبرّک جستن به ظرف غذای پیامبر حضرت را به عنوان تبرّک، بر گیرد 

 . بوده است حضرت از آنها آب نوشیده بود و... }چه در زمان حیات او و چه بعد از رحلت وی{

ات آب و یا ظرف غذای پیامبر، شرک و حرام بود، وظیفه آن حضرت، نهی و بازداشتن  اگر تبرّک جستن به قطر 

 . اصحاب از این عمل بود

نگاه کنیم باید بگوییم؛ یک اصل و قاعده عقلانی وجود دارد و آن این  ”تبرک“اگر بخواهیم از نظر عقلی به موضوع  

 .”دوست دارد هر کس شخصی را دوست داشته باشد آثار متعلق به وی را هم“که 

ورزیده، پس از مرگش آثار به جای مانده از او مانند کسی که پدر عزیز خود را از دست داده و به او عشق می 

کند. سرّ این دوست داشتن و  سجاده نماز، تسبیح، لباس و غیره را دوست دارد و از آنها نگهداری و مراقبت می 

صاحبش دانست. در مثال بالا لباس و سجاده و تسبیح پدر به    ء بهآن شی  ”انتساب“ ابراز علاقه را بایستی در 



 

24 
 

ها و وسایل زیادی در اطراف ما خاطر انتسایش به پدر است که ارزشمند و دوست داشتنی است وگرنه لباس

دهیم. به بیان دیگر نسبت داشتن اثری به محبوب و معشوق باعث سرایت ای نشان نمیهست که به آنها علاقه

کند و آن اثر باقی مانده از محبوب را نزد ما ارزشمند و دوست داشتنی  لوبیت به آن شیء می محبوبیت و مط

 . سازدمی 

بنابراین آنچه در درجه اول برای ما مطلوب و خوشایند است، خود محبوب و معشوق است؛ و در درجه دوم آثار  

ما به خود محبوب است، این اصل یابد و این به خاطر عشق و اشیاء منسوب به او نیز برای ما مطلوبیت می

 .گرددعقلی و قاعده کلی در مورد آثار به جای مانده و منسوب به پیامبران و اولیای الهی نیز جاری می

ورزد؛ در واقع آثار  و خاندان پاکش عشق می ”ص” ها و اشرف مخلوقات حضرت محمدکسی که به برترین آفریده 

 . ست داردبه جای مانده و منسوب به آنها را هم دو

جوید؛ در  بوسد و به آن تبرّک می برید و میاندازد و آن را میهای ضریح مطهر پیامبر می کسی که دست در شبکه

داند نه این که یک تکه آهن را تقدیس و ورزد و او را سرچشمه برکت و خیر میواقع به خود پیامبر عشق می 

س و مبارک است؛ چنان که جلد قرآن به خاطر انتسابش احترام کند؛ این آهن به جهت انتسابش به پیامبر مقدّ 

 . به قرآن مورد احترام و بوسیدن است، نه این که خود به خود تقدس و احترامی داشته باشد

در واقع احترام و محبت به آنها بدان جهت نیست که برای آنان در مقابل خدا، مقام و ارزشی مستقل قائل 

هیچ ندارند و همه عظمت آنان و عشق و محبت ما به ایشان، ناشی از آن است باشیم؛ بلکه آنان مستقل از خدا  

که آنان در اوج قرب و نزدیکی به خداوند قرار دارند و مورد عنایت خاص پروردگار هستند. بنابراین، بوسیدن 

چیزی را  ضریح امامان و اولیای الهی، برخاسته از عشق و محبت نسبت به آنان است؛ همان گونه که عاشق، هر  

چسباند. برای زائر امام معصوم، سنگ و چوب،  بوسد و به سینه میبوید و می که منتسب به معشوق است، می

توانند از انسان برطرف کنند. بر اساس داوری وهابیت که داند که اینها هیچ مشکلی را نمیارزشی ندارد و می 

دانند، پیامبر و اصحابشان و نیز حضرت رام میحرف بوسیدن و تبرک جستن به آثار اولیای الهی را شرک و ح

 . اندبوسند، مرتکب شرک و حرام شدهها حتی خود وهابیان که فرزندان خود را مییعقوب و همه انسان

 ” کتاب درسی  26صفحهٔ  ” اندیشه و تحقیق

  



 

25 
 

 ؟ گذاردباور به توحید در خالقیّت، مالکیّت، ولایت و ربوبیّت چه تأثیری در زندگی ما می

شود انسان، در آفرینش جهان کسی را برای خداوند شریک قرار ندهد و باور به این مراتب توحید موجب می

 . نها شایسته خداوند بداندها و زمین را فقط از آن خدا بداند و حق تغییر، تصرف و تدبر جهان را تمالکیت آسمان 



 

26 
 

 ی و سبک زندگ دی: توح3درس 

 نبر آستان جانان گر سر توان نهاد

 دگلبانگ سربلندی بر آسمان توان ز 

رویم، معمولا با رسیدن به اولین مغازه و دیدن اولین نمونه دست به خرید  وقتی برای خرید یک کالا به بازار می

 .کنیمانتخاب می  ها راوجو، بهترینزنیم، بلکه با جستنمی 

شود که ما باید از میان آنها بهترین را انتخاب  های گوناگونی از زیستن تبلیغ می امروزه در بازار سبک زندگی، سبک

زند. دهد و سرنوشت دنیا و آخرت ما را رقم میها، مسیر زندگی ما را تغییر می کنیم. انتخاب هر یک از این سبک

دهیم، پس باید این انتخاب مهم بر اساس فکر ان دقت و حساسیتی به خرج میوقتی برای خرید یک کالا، آن چن

و به دور از احساسات باشد و دلیلی محکم و عقل پسند از آن حمایت کند. خوب است بدانیم که هر سبکی از 

کمک ها  گیرد. شناخت آن ریشهای سرچشمه می های خاصی داشته و از جهان بینی ویژهزندگی، ریشه در اندیشه

 . فراوانی به تصمیم گیری درست ما خواهد کرد

های گذشته تا  ای از زندگی است که ریشه در جهان بینی توحیدی دارد و در درسنیز شیوه ”زندگی توحیدی“

 .حدودی با این جهان بینی آشنا شدیم

ردگار جهان، چه  خواهیم به این پرسش پاسخ دهیم که ایمان به خداوند، به عنوان خالق و پرودر این درس می

 ؟ گیردآورد و در مقابل آن کدام سبک از زندگی قرار میسبکی از زندگی را به دنبال می 

 ییادآور

ترین عامل در تع یین هدف ها و دهم، این اصل کلی را آموختیم که افکار و اعتقادات هر فرد مهم در پایهٔ 

رفتارهای اوست؛ مثلًا اگر کسی پذیرفت و ایمان پیدا کرد که سعادت بشر در کسب ثروت است و انسان فقط با 

کند. یا اگر کسی  به همین هدف میشود، به طور طبیعی، زندگی خود را صرف رسیدن لذات مادی خوشبخت می 

ترین کمال انسان است و هیچ امر دیگری با آن قابل چنین اندیشید و واقعاً معتقد شد که دانش و آگاهی، بزرگ

مقایسه نیست، عمر خود را به کسب علم خواهد گذراند و در همین راه تلاش خواهد کرد. پس هر فردی 

 خود را انتخاب و بر همان اساس رفتار خواهد کرد. متناسب با اعتقادات خویش، مسیر زندگی 



 

27 
 

 یبازتاب توحید در زندگ 
خداوند را به عنوان تنها خالق جهان پذیرفته است و ایمان دارد  ییم انسانی کهتوانیم بگوبا توجه به اصل فوق می

خدا قرار خواهد   که او پروردگار هستی است، رفتاری متناسب با این اعتقاد خواهد داشت و جهت زندگی خود را

از جعفربن ابی طالب یاد  توانیمکند؛ به عنوان مثال، میحرکت می ”توحید عملی“داد. چنین انسانی در مسیر 

 پادشاه حبشه، اثرات پذیرش این اعتقاد را، این گونه توصیف کرد: ،”نجاشی“کنیم که در حضور  

 

شدیم، پیوند خویشاوندی را  ها می خوردیم، مرتکب زشتیپرستیدیم، مردار می ما قبلًا قومی جاهل بودیم، بت می“

بلعید. این چنین بودیم تا اینکه خداوند از میان ما دادیم و قوی، ضعیف را می پناه را پناه نمی کردیم، بیقطع می 

شناسیم و به صداقت و امانت داری و عفتش ایمان داریم. پیامبر، ما اش را میرمود که خانوادهپیامبری مبعوث ف

پرستیدیم کنار بگذاریم،  را به خدا فراخواند که او را یگانه بدانیم، عبادت کنیم و آنچه را که خود و پدرانمان می 

تی، امانت داری و نیکی نسبت به خویشان  چیزی را شریک او قرار ندهیم، او ما را به عدل، احسان، راستی، درس

و منکر و دروغ نهی کرد و دستور داد نماز را به پا   و همسایگان دعوت کرد و از خوردن مال یتیم و ارتکاب فحشا

ما نیز او را تصدیق کرده و به او ایمان آوردیم و از او پیروی  داریم، زکات بپردازیم و ماه رمضان را روزه بگیریم،

 ”کردیم.

لبته، از آنجا که ایمان همهٔ افراد یکسان نیست و دارای شدت و ضعف است، میزان تأثیر گذاری این اعتقاد ا

تر باشد تأثیر عملی آن در زندگی  بستگی به درجهٔ ایمان افراد به توحید و یکتا پرستی دارد. هرچه ایمان قوی

تواند درجهٔ ایمان خود و تأثیر  معیار، هرکس میتر باشد تأثیر آن کمتر خواهد بود. با این بیشتر و هرچه ضعیف

 آن را در زندگی خویش بررسی کند.



 

28 
 

 ” کتاب درسی  32صفحهٔ “ ”1“تدبر در قرآن 

  

 با تدبر در آیه زیر به سؤالات پاسخ دهید:

ک   دوه   ماِنَّ اللّٰهَ رَبّی وَ رَبُّ ستَقیمٌ  فَاعب   [ 51عمران / ]سورهٔ آل هٰذا صِراطٌ م 

 .]که[ این راه راست ]و درست[ است پس او را بندگی کنید. پروردگار من و پروردگار شماست.همانا خداوند 

 ؟ چرا تنها خداوند را باید عبادت کرد -1

 .پذیرش توحید عملی و عبادت و بندگی خداوند

 ؟ چرا خداوند بندگی خود را، راه راست و درست زندگی بیان کرده است -2

 . صراط مستقیم یا راه استوار همان بندگی خدا و تحقق توحید در عمل است

 پردازیم:توحید عملی دارای دو بعد فردی و اجتماعی است که به تبیین هر یک می

عد فردی توحید عملی و ثمرات آن  ”الف  ب 

های خدا اطاعت کند، گام در مسیر توحید عملی گذاشته است. چنین فردی خود از فرمان هرکسی در زندگی 

های خود را در جهت خواست و رضایت الهی قرار دهد؛ مثلا در ها و فعالیتکوشد تمایلات درونی و تصمیممی 

طور کلی   انتخاب همسر، شغل، دوست، در چگونگی تحصیل، تفریح، ورزش و حتی در انتخاب نوع پوشش و به

 های او خارج نشود. کند از دایره فرمان گیرد و تلاش می های روزانهٔ خود خدا را درنظر میدر تمام برنامه

حکمت نیست، گرچه حکمت آن را نداند. از همین رو موحّد واقعی ای در عالم بیاز نظر انسان موحّد حادثه

های ، صبور و استوار است و آنها را زمینهٔ موفقیتها و مشکلاتهمواره انسانی امیدوار است. در مقابل سختی

دهد. باور دارد که دشواری های زندگی نشانهٔ بی مهری خداوند نیست، بلکه بستری برای رشد اش قرار میآینده 

 و شکوفایی اوست.

 سر ارادت ما و آستان حضرت دوست 

 رود ارادت اوستکه هر چه بر سر ما می

 مه و مهرنظیر دوست ندیدم، اگرچه از 

 ها در مقابل رخ دوستنهادم آینه 



 

29 
 

های اوست، شخصیتی انسان موحد، چون زندگی خود را بر اساس رضایت خداوند تنظیم کرده و پیرو فرمان 

 ثابت و پایدار دارد و برخوردار از آرامش روحی است.

ابرشان مسئول قرار داده  داند که خداوند او را در بر بیند و میانسان موحد موجودات جهان را مخلوق خدا می

داند که حق ندارد  شمارد که خداوند به او سپرده است؛ بنابراین میاست. همچنین بدن خود را امانتی الهی می 

به آن آسیب برساند، همچنان که حق ندارد سلامتی دیگران را به خطر اندازد. بر همین اساس امام علی به مردم 

 فرماید: یمان دارند میزمان خود و همهٔ مردمی که به خدا ا

ها؛ چرا که شما در برابر همه اینها تقوای الهی پیشه کنید؛ هم در مورد بندگان خدا، هم در مورد شهرها و آبادی“

 ”ها و چهارپایان مسئولید. خدا را اطاعت کنید و از عصیان او بپرهیزید.حتی سرزمین 

 ” کتاب درسی  33صفحهٔ ” خود ارزیابی

  

 های توحید فردی در شما وجود دارد. با تفکر در رفتارهای خود، بررسی کنید که تا چه اندازه ویژگی 

 اهویژگی 

ها علامت  وضعیت خود را در این ویژگی “

 ” بزنید. 

 اصلاً  مک ط متوس  د زیا کاملاً 

ها متناسب با رضایت  هاو فعالیت قرار دادن تصمیم  -1

 اخد 
  ×       

       ×   .دانمهمهٔ حوادث عالم را حکیمانه می  -2

     ×     ت استوار و صبور در برابر مشکلا -3



 

30 
 

       ×   .شخصیتی ثابت و پایدار دارم  -4

برای حفظ مخلوقات و سلامتی خود و دیگران   -5

 . کوشممی 
×         

های سپرده و او را معبود خود قرار دهد و اوامرش را به فرمان ”بت درون“در مقابل، اگر کسی دل به هوای نفس 

برآید، چنین شخصی  ”های بیرونبت“ها های مادی و طاغوتخداوند ترجیح دهد یا در پی کسب رضایت قدرت 

 گرفتار شرک عملی شده است.

خَذَ اِلهَه و هَو   [ 43]سورهٔ فرقان /  اَفَاَنتَ تَکون  عَلَیهِ وَکیلً  اه  اَ رَاَیتَ مَنِ اتَّ

توانی ضامن او باشی ]و به دفاع از او  آیا تو می  آیا دیدی آن کسی را که هوای نفس خود را معبود خود گرفت،

 ؟برخیزی[

تی شود شخص، درونی ناآرام و شخصیتسلیم بودن در برابر امیال نفسانی و فرمان پذیری از طاغوت باعث می

دهد و از سوی  ناپایدار داشته باشد؛ زیرا از یک سو هوای نفس وی هر روز خواستهٔ جدیدی جلوی روی او قرار می

 کشانند.کنند او را به بردگی جدیدی میهای مادی که هر روز رنگ عوض میدیگر، قدرت 

 ” کتاب درسی  32صفحهٔ  “ ”2“تدبر در قرآن 

  

 دهید: با توجه به آیهٔ زیر به سؤالات پاسخ

د  اللّٰهَ عَلیٰ حَرفٍ  نیا وَ  انقَلَبَ عَلیٰ وَجهِه وَ اِن اَصابَته  فِتنَة   بهِ  اطماَنَّ  خَیر   فَاِن اَصابَه   وَ مِنَ النّاسِ مَن یَعب  خَسِرَ الدُّ

بین   سران  الم  وَ الخ   [11]سورهٔ حج /  الآخِرَةَ ذٰلِکَ ه 

ای ]تنها به زبان و هنگام وسعت و آسودگی[ عبادت و بندگی  از مردم کسی هست که خدا را بر یک جانب و کناره

شود. او  گیرد و اگر بلایی به او رسد، از خدا رویگردان میکند، پس اگر خیری به او رسد، دلش به آن آرام می می 

 . بیند. این همان زیان آشکار استدر دنیا و آخرت، ]هر دو[، زیان می 


